
64 ThPQ 151 (2003) 64-78 

ALOIS HALBMAYR 

Um Gott streiten 
Religion und Konflikt im Zeitalter der Globalisierung 

Mit dem Terroranschlag vom 11. September 2001 hat die Frage nach dem Verhältnis von 
Religion und Gewalt auf entsetzliche Weise wieder Aktualität erlangt. Stimmt der oft 
erhobene Verdacht, dass die vielen internationalen Konfliktherde letztlich religiöse Aus­
einandersetzungen sind? Trifft die umstrittene Prognose Huntingtons vom "Kampf der 
Kulturen" zu? Oder wird nicht eher der spirituelle Kern und die kulturelle Funktion von 
Religion verkannt? Alois Halbmayr, Universitätsassistent am Institut für Systematische 
und Ökumenische Theologie in Salzburg, geht diesen zukunjtsentscheidenden Fragen 
nach und fordert im Dialog der Kulturen und Religionen eine rigorose Aufmerksamkeit 
auf das je eigene Gewaltpotenzial. (Redaktion) 

1. Religion als bedeutender Faktor 
politischer Krisen 

Das vom Heidelberger Institut für Inter­
nationale Konfliktforschung jährlich 
erstellte Konfliktbarometer weist für die 
letzten Jahre eine konstant hohe An­
zahl kriegerischer Auseinandersetzun­
gen aus, die nach wie vor in erster Linie 
um Territorien, Autonomie und natio­
nale Macht beziehungsweise Selbstbe­
stimmung geführt werden.! Mit präzi­
sem Datenmaterial ausgestattet, enthal­
ten sich die Berichte eines klaren Ur­
teils, ob und in welcher Weise daran 
auch die Religionen beteiligt sind. Weit­
aus weniger zurückhaltend vermittelt 
die mediale Berichterstattung vielfach 
den Eindruck, als seien Religionen we­
sentlich an Entstehung und Eskalation 
von Krisen und gewalttätigen Konflik­
ten beteiligt. Entgegen ihrem Selbstbild 
als Friedensstifter, als Überwinder von 
Gewalt und Hass finden sie sich oft tief 
in das Konfliktgeschehen involviert, un­
abhängig davon, ob sich ihre Rolle auf 

ein unscheinbares Wirken im Hinter­
grund beschränkt oder auf unmittelbare 
Weise erfolgt. Ich nenne nur einige Bei­
spiele: 
- Auf dem Schauplatz der internationa­

len Krisen dominiert schon seit Jahren 
der mit unverminderter Heftigkeit 
ausgetragene Konflikt zwischen Israel 
und den Palästinensern, der nicht nur 
als ein Kampf um politische Partizipa­
tion, um das Recht auf Eigenstaatlich­
keit und die gerechte Auf teilung der 
knappen Ressourcen verstanden wird, 
sondern auch als eine Auseinanderset­
zung zwischen Moslems und Juden, 
in der beide Seiten ihre Ansprüche 
häufig mit religiösen Argumenten 
untermauern. 

- Völlig anders gelagert, doch ebenfalls 
in den Kontext zweier unterschiedli­
cher Religionen eingebettet, schwelt 
seit Jahrzehnten ein Konflikt zwischen 
Indien und Pakistan um die Region 
Kaschmir, die 1947 zwischen diesen 
beiden Ländern im Verhältnis zwei zu 
eins geteilt wurde und im indischen 

1 Diese sind abrufbar unter: http://www.hiik.de/de/konfliktbarometer.htm. 



Halbmayr/Um Gott streiten 

Teil eine starke moslemische Bevölke­
rungsmehrheit schuf, die zur Zeit ca. 
80% beträgt. Das moslemische Pa­
kistan (77% Sunniten, 20% Schiiten, 
kleine christliche Minderheit) versteht 
sich seit seiner Staatsgründung als 
Schutzmacht der getrennten, von hin­
duistischen Extremisten bedrohten 
Glaubensbrüder.2 Dieser Konflikt, im 
übrigen eine Hinterlassenschaft des 
europäischen Kolonialismus, hat be­
reits zu zwei Kriegen geführt (ohne 
am Grenzverlauf etwas zu ändern) 
und sich in jüngster Zeit dadurch 
zugespitzt, dass in Indien ein Partei­
enbündnis unter Führung der fun­
damentalistischen Hindupartei Bha­
ratiya Janata (BJP) mit Minister­
präsident Vajpayee die Regierung 
stellt und bewusst die religiöse Karte 
zieht.3 

- In unmittelbarer Nachbarschaft, auf 
Sri Lanka (was übersetzt etwa "glück­
liches" beziehungsweise "erhabenes 
Land" heißt) sind die buddhistischen 
Singhalesen (ca. 74%) mit den um ihre 
Rechte kämpfenden hinduistischen 
Tamilen (ca. 18%) seit Jahren in einen 
blutigen, ökonomisch ruinösen Bür­
gerkrieg verwickelt, der vor allem von 
Seiten der Singhalesen mit religiösen 
Argumenten ideologisch untermauert 
wird. 

- Auch ein kurzer Blick auf Afrika, den 
vergessenen Kontinent, zeigt ein ähn-

65 

liches Bild. In dem hierzulande kaum 
wahrgenommenen Konflikt zwischen 
Christen und Muslimen im Norden 
Nigerias spielt die Religion ebenfalls 
eine entscheidende Rolle. Zusehends 
versucht in den moslemisch dominier­
ten nördlichen Bundesstaaten ein Teil 
der politisch dominierenden Klasse 
die Scharia als staatlich gültiges und 
sanktioniertes Gesetz einzuführen, 
was auf erbitterten Widerstand der 
Christen stößt, die landesweit ca. 50% 
der 120 Mill. Einwohner stellen.4 Meh­
rere tausend Menschen sind diesen 
gewaltsamen Auseinandersetzungen 
bereits zum Opfer gefallen. Ähnlich 
die Situation in dem seit mehr als 
20 Jahren abseits der Weltöffentlich­
keit im Süden des Sudans tobenden 
Vertreibungs- und Vernichtungskrieg 
des moslemisch-arabisch dominierten 
Nordens gegen die schwarzafrika­
nisch christlich-animistische Bevölke­
rung des südlichen Teils (v. a. der 
Nuba-Kultur; 25% Animisten, 11% 
Christen). 

- Doch auch Europa ist von dieser reli­
giösen Codierung der politischen und 
sozialen Konflikte nicht ausgenom­
men, wie die jüngsten Kriege am Bal­
kan zwischen orthodoxen Serben, 
katholischen Kroaten und moslemi­
schen Bosniern und Albaner auf be­
drückende Weise zeigen. Im mittler­
weile abgeflauten Nordirlandkonflikt 

2 Vgl. P. Mishra, Mord in Indien. Der gärende Hindu-Nationalismus und die Pogrome von Gujarat, in: 
Lettre International, Heft 58 (Sommer 2002) 26-30. 

3 Gerade dieser Konflikt bestätigt, dass eine einfache Gegenüberstellung (gewalttätiges Christentum 
versus friedvoller Hinduismus oder Buddhismus) der differenzierten Problemlage nicht gerecht 
wird. Wer den Hinduismus allein auf die Ahimsa (Gewaltlosigkeit) reduziert, kann das in ihm eben­
falls vorhandene Gewaltpotenzial nicht erkennen und damit auch keine erfolgreiche Strategie seiner 
Bearbeitung entwickeln. Zum Pantheon des Hinduismus zählt auch Kali, die Göttin der Zerstörung 
und des Kampfes (vgl. E. SchIeber ger, Die indische Götterwelt. Gestalt, Ausdruck und Sinnbild. Ein 
Handbuch der hinduistischen Ikonographie, Darmstadt 1986). 

4 Ungeachtet der Proteste vieler christlicher Kirchen haben inzwischen zwölf Bundesstaaten im 
Norden Nigerias die Scharia eingeführt. Offiziell gilt sie in den mehrheitlich von muslimischen 
Haussa bewohnten Gebieten nur für die muslimische Bevölkerung, doch wird sie zusehends auch 
auf andere Bevölkerungsgruppen angewandt. 



66 

ging der Riss nicht durch die unter­
schiedlichen Religionsgemeinschaf­
ten, sondern lediglich durch verschie­
dene Konfessionen.5 

Trotz dieser beunruhigenden Entwick­
lungen haben wir uns in den so genann­
ten ,/Westlichen Gesellschaften längst 
daian gewöhnt, die Religion als eine 
Privatsache zu betrachten, die durch 
ihre Trennung vom Öffentlich-Politi­
schen in eine Nischenexistenz gedrängt 
und einer verfassungsmäßigen Kontrol­
le unterworfen wurde. Umso tiefer saß 
der Schock, als sich die ungeheure 
Potenz des Religiösen in den Terroran­
schlägen des 11. Septembers 2001 auf 
höchst dramatische Weise wieder in 
Erinnerung gerufen hatte. Der Einsturz 
des Word Trade Centers, den Milliarden 
von Menschen am Bildschirm mitver­
folgen konnten, löste weltweit Entset­
zen und Fassungslosigkeit aus. Kom­
mentatoren sprachen vom Beginn einer 
neuen Zeitrechnung, vom Ende einer 
Weltordnung und dem Anbruch einer 
neuen Epoche, deren Konturen sich 

Halbmayr/Um Gott streiten 

noch nicht abzeichnen würden. Dieser 
modeme "apokalyptische" Angriff hat 
Fragestellungen an die Oberfläche ge­
spült, die für uns als beantwortet gal­
ten, in Wirklichkeit aber nach wie vor 
der Auseinandersetzung bedürfen. Jede 
Zeit und jede Gesellschaft muss sich 
den vielfältigen Facetten des Religiösen 
stellen und die Fragen klären nach den 
Darstellungsformen der Transzendenz, 
nach seiner Macht und seiner Einbet­
tung in den säkularen Kontext, nach 
dem inhärenten Gewaltpotenzial und 
seiner Bearbeitung sowie nach den un­
abgegoltenen Verheißungen auf eine 
friedvolle Zukunft.6 

2. Ein Kampf der Religionen 
und Kulturen? 

Eine prominente Stimme im Chor dieser 
neuen Aufmerksamkeit auf den religiö­
sen Faktor ist der amerikanische Poli­
tikwissenschafter Samuel P. Hunting­
ton, der Anfang der 1990er Jahre in 
der einflussreichen politikwissenschaft­
lichen Zeitschrift Foreign Affairs seinen 

5 In diesen Konflikt mitten im demokratischen Europa kam erst Bewegung durch einen externen 
Mediator, den ehemaligen amerikanischen Senator George Mitchell, auf dessen Vermittlung das 
Karfreitagsabkommen von 10. April 1998 zustandegekommen ist. Die zahlreichen kirchlichen Initia­
tiven der letzten 30 Jahre führten zu keinem merkbaren Durchbruch. 

, V gl. dazu die Überlegungen von Jürgen Habermas in seiner Friedenspreisrede vom 15. Okt. 2001 in 
der Frankfurter Paulskirche, wo er zum Verhältnis von religiöser Tradition und neuzeitlicher Säkula­
risierung formuliert: "Die Suche nach Gründen, die auf allgemeine Akzeptabilität abzielen, würde 
nur dann nicht zu einem unfairen Ausschluss der Religion aus der Öffentlichkeit führen, und die 
säkulare Gesellschaft nur dann nicht von wichtigen Ressourcen der Sinnstiftung abschneiden, wenn 
sich auch die säkulare Seite einen Sinn für die Artikulationskraft religiöser Sprachen bewahrte. ( ... ) 
Säkulare Sprachen, die das, was einmal gemeint war, bloß eliminieren, hinterlassen Irritationen. Als 
sich Sünde in Schuld, das Vergehen gegen göttliche Gebote in den Verstoß gegen menschliche Geset­
ze verwandelte, ging etwas verloren." Man muss den Optimismus, den Habermas aus der neuzeitli­
chen Säkularisierungsgeschichte gewinnt, nicht unbedingt teilen, doch das entscheidende Problem 
bringt er auf den Punkt: "Die postsäkulare Gesellschaft setzt die Arbeit, die die Religion am Mythos 
y:ollbracht hat, an der Religion selbst fort. Freilich nicht in der hybriden Absicht einer feindlichen 
Ubernahme, sondern aus dem Interesse, im eigenen Haus der schleichenden Entropie der knappen 
Ressource Sinn entgegenzuwirken. Der demokratisch aufgeklärte Commonsense muss aucli die 
mediale Vergleichgültigung und plappernde Trivialisierung aller Gewichtsunterschiede fürchten. 
Moralische Empfindungen, die bisher nur in religiöser Sprache einen hinreichend differenzierten 
Ausdruck besitzen, können allgemeine Resonanz finden, sobald sich für ein fast schon Vergessenes, 
aber implizit Vermisstes eine rettend,~ Formulierung einstellt. Eine Säkularisierung, die nicht ver­
nichtet, vollzieht sich im Modus der Ubersetzung. Das ist es, was der Westen als die weltweit säku­
larisierende Macht aus seiner eigenen Geschichte lernen kann" (zitiert nach der Dokumentation der 
Frankfurter Rundschau vom 16.10.2001). 



Halbmayr /Um Gott streiten 

Vorschlag für eine Neuinterpretation 
der Weltpolitik nach dem Ende des Kal­
ten Krieges vorgelegt haC Das nachge­
reichte Buch, das in der deutschsprachi­
gen Ausgabe den programmatischen 
Titel Kllmpj der Kulturen 8 trägt, bekräf­
tigt die These, dass in Zukunft weniger 
politische, ideologische oder ökonomi­
sche, sondern vielmehr kulturelle bezie­
hungsweise zivilisatorische Konflikte 
die neue Welt(un)ordnung bestimmen 
werden. Die deutlich beobachtbare "Re­
vitalisierung der Religion in weiten Tei­
len der Welt"9 bestätige den fundamen­
talen Wechsel vom ideologischen zum 
kulturellen beziehungsweise zivilisato­
rischen Paradigma, das auf einer tiefe­
ren Ebene der menschlichen Selbstiden­
tifikation verwurzelt ist und daher auch 
eine ganz andere Wirkung entfalten 
kann. Die entscheidenden Bruchlinien 
verlaufen in Hinkunft nicht mehr ent­
sprechend den klassischen ideologi­
schen Grenzen der bipolaren Welt, son­
dern entlang den kulturellen Identitä­
ten, die "heute, nach dem Kalten Krieg, 
die Muster von Kohärenz, Desintegra­
tion und Konflikt" 10 entscheidend prä­
gen. Da für Huntington Kulturen be­
ziehungsweise Kulturkreise in ihrem 
inneren Kern durch das religiöse Para­
digma bestimmt sind, kommt den Reli­
gionen sowohl bei der Entstehung als 
auch bei der Bewältigung zukünftiger 
Konflikte eine zentrale Bedeutung zu. 

67 

Wo die integrativen Kräfte der Religio­
nen schwinden, sinken die Chancen der 
von ihnen geprägten Gesellschaften, 
den zukünftigen kulturellen Konflikten 
gewachsen zu sein. Dementsprechend 
sieht Huntington die Zukunft der Alten 
Welt nicht unbedingt rosig, weil in 
Europa "die westliche Kultur auch 
durch die Schwächung ihres zentralen 
Elements, des Christentums, untermi­
niert werden" 11 könnte. 
Da Religionen ihrem Selbstverständnis 
entsprechend auf Universalisierung 
drängen, hat sich diese Dynamik auch 
den sie ausbildenden Kulturen bezie­
hungsweise Kulturkreisen eingeschrie­
ben, die jetzt, im postideologischen, glo­
balisierten Zeitalter in verstärkte Aus­
tauschbeziehungen treten.12 Ein Zusam­
menprall dieser unterschiedlichen Kul­
turkreise ist nur dann zu verhindern, 
wenn die Kernstaaten, um die sich in 
der Regel die jeweiligen Kulturkreise 
gruppieren, auf Interventionen außer­
halb der eigenen Einflusssphären ver­
zichten. Doch muss dieser Verzicht von 
einem Perspektivenwechsel gegenüber 
den eigenen kulturellen Traditionen be­
gleitet werden, der die universalisti­
schen Aspekte hintanstellt zugunsten 
einer Suche nach dem, "was den meis­
ten Hochkulturen gemeinsam ist. Der 
konstruktive Weg in einer multikultu­
rellen Welt besteht darin, auf Universa­
lismus zu verzichten, Verschiedenheit 

7 S. P. Huntington, Clash of Civilizations?, in: Foreign Affairs, Bd. 72 (3/1993) 22-49. 
8 S. P. Huntington, Der Kampf der Kulturen. The Clash of Civilizati0!lS. Die Neugestaltung der Welt­

politik im 21. Jahrhundert, München/Wien 1996. Das Buch ist die Übersetzung der amerikanischen 
Originalausgabe von 1996 (Titel: The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order, New 
York 1996), in der Huntington die These seines Artikels ausführlich begründet. Das Fragezeichen im 
Titel des Zeitschriftenartikels ist sowohl in der amerikanischen als auch in der deutschen Buchaus­
gabe verschwunden; darin widerspiegelt sich bereits die einsetzende Rezeptionsgeschichte. 

• Huntington, Kampf der Kulturen (s. Artm. 8), 25. 
1. Huntington, a.a.O., 19. 
11 Huntington, a.a.O., 501. 
12 Zur Definition, Einteilung und Merkmale der Kulturkreise vgl. Huntington, a.a.O., 57-62. Hunting­

ton spricht von 5-7 Kulturkreisen (sinischer, japanischer, hinduistischer, islamischer, westlicher, 
lateinamerikanischer, afrikanischer Kulturkreis). 



68 

zu akzeptieren und nach Gemeinsam­
keiten zu suchen."13 
Huntingtons vieldiskutierten Thesen, 
die hier nur in aller Kürze dargestellt 
wurden, kann man von einer theolo­
gischen Warte her aus mehreren Grün­
den - ich nenne nur die beiden grundle­
genden - nicht ausweichen. Hunting­
tons unterbestimmter Religionsbegriff 
drängt die Sphäre des Glaubens wieder 
in eine numinose, absolute Unbedingt­
heit, die sich der Rationalität und dem 
argumentativen Diskurs mit einem Ver­
weis auf das kulturell und religiös Vor­
gegebene entzieht. Zum anderen er­
weist sich aber auch sein Verständnis 
von civilization (das im Deutschen mit 
Kultur nur unzureichend wiedergege­
ben wird) als hochproblematisch, weil 
es den inneren und äußeren Reichtum 
der Kulturen, ihre Fähigkeiten der Dif­
ferenzierung und Öffnung nicht erken­
nen kann und aus ideologischen Grün­
den die Grenzen dort zieht, wo sie in 
der Regel nicht verlaufen, zwischen den 
Kulturen.14 
Doch auch von theologischer Seite 
scheint der Befund einer latenten Kon­
fliktneigung der religiösen Systeme 
seine Bestätigung zu finden. Noch vor 
Huntington hat der Tübinger Theologe 
Hans Küng mit einer ähnlichen Diagno­
se die Forderung nach einem neuen 
Paradigma der Verständigung und Frie­
denssicherung erhoben. Seine These, 
die er im Projekt Weltethos 1S ausführlich 
begründet, lässt sich in aller Kürze so 
zusammenfassen: Unsere krisenhafte 
Welt braucht, um überhaupt überleben 
zu können, ein gemeinsames Ethos. 
Dieses gemeinsame Ethos aller Religio-

Halbmayr/Um Gott streiten 

nen und Kulturen ist die Voraussetzung 
für den Frieden zwischen den Völkern 
und Kulturen. Ein derartiger Weltfrie­
den lässt sich aber nur gewinnen, wenn 
auch die Religionen untereinander Frie­
den schließen. Frieden unter den Reli­
gionen ist nur möglich durch Dialog 
zwischen den Religionen. Programma­
tisch formuliert: "Kein Überleben ohne 
Weltethos. Kein Weltfriede ohne Reli­
gionsfriede. Kein Religionsfriede ohne 
Religionsdialog."16 In der Frage, wie 
dieser notwendige Friede zwischen den 
Religionen hergestellt werden könne, 
schlägt Küng in die gleiche Kerbe wie 
Huntington auf der Ebene der Kulturen: 
Nur eine Abrüstung universalistischer 
Ansprüche und ein Zurückdrängen der 
jeweiligen Unterschiede könne die 
Menschheit in ein friedlicheres Zeitalter 
führen: "Nicht um die Herausarbeitung 
der Unterschiede und Widersprüche, 
der Unvereinbarkeiten und Exklusivitä­
ten der großen Weltreligionen ( ... ) geht 
es, sondern um das, was sie trotz allem 
verbindet."17 In Diagnose und Zielset­
zung stimmen Huntington und Küng 
überein, in der Frage nach den sinnvol­
len Wegen schlagen beide unterschied­
liche Richtungen ein, die sich immer 
wieder kreuzen und vielfach parallel 
verlaufen. Denn zwischen einer selbst 
auferlegten Zurückhaltung beziehungs­
weise Separation der westlichen, domi­
nanten Kultur und der Verpflichtung 
auf ein gemeinsames, verbindliches 
Weltethos bestehen große Kongruen­
zen, insofern beide dem Spezifischen 
der eigenen Tradition beziehungsweise 
Kultur keine besonders relevante Be­
deutung zumessen. 

13 Huntington, a.a.O., 525f. 
14 Vgl. D. Senghaas, Zivilisierung wider Willen. Der Konflikt der Kulturen mit sich selbst, Frankfurt 

1998. 
IS H. Küng, Projekt Weltethos, München 1990. 
16 So die ersten Sätze von H. Küng, Projekt Weltethos (5. Anm. 15), 13. 
17 H. Küng, a.a.O., 80. 



Halbmayr /Um Gott streiten 

3. Sekundärphänomen und 
Erinnerungsform 

So plausibel dieser empirische Befund 
und die ihn begleitenden Theorien über 
die konfliktiven Gehalte der Religionen 
oder Kulturen auch klingen mögen, 
genaueren historischen und politikwis­
senschaftlichen Analysen halten sie 
nicht stand, sie widerstreiten auch zen­
tralen theologischen Erkenntnissen. Die 
Ursachen-, Entwicklungs- und Verlaufs­
geschichte der zahlreichen Konflikte 
mit religiöser Färbung dokumentiert in 
der Regel das umgekehrte Phänomen.18 

Das religiöse Element spielt zu Beginn 
einer konfliktträchtigen Situation meist 
überhaupt keine oder nur eine margi­
nale Rolle, verdichtet sich aber mit 
zunehmender Eskalation zu einem ver­
ständlichen und präzisen Sprachmus­
ter, um die bedrohte Identität bewahren 
und artikulieren zu können. Im Ver­
gleich der einzelnen Krisenherde zeigen 
sich erstaunlich ähnliche, teilweise so­
gar identische Konfliktdynamiken, die 
aus vergleichbaren sozio-ökonomischen 
Problemlagen resultieren. 
Würden sie umgekehrt von religiös­
kulturellen Bruchlinien bestimmt sein, 
müsste man sehr unterschiedliche Ver­
laufsmuster beobachten können, je 
nachdem, welche Religionen und Kul­
turen daran beteiligt sind. "Bruchlinien 
auf der Mikroebene" , formuliert Dieter 
Senghaas, "sind also eine Realität, aber 

69 

sie werden nicht deshalb zu kulturel­
len, weil sich Protestanten, Buddhisten, 
Muslime einerseits und Katholiken, 
Hindus, Christen andererseits gegen­
einander positionieren. 
Bruchlinien sind durch sozio-ökonomi­
sche Probleme vorgezeichnet, aus de­
nen strukturbedingt systematische Dis­
kriminierung und Privilegierung resul­
tieren. Verteilungskonflikte machen den 
Kern des Konfliktgeschehens aus. In 
diesen Auseinandersetzungen geht es 
um Bildungschancen, Aufwärtsmobi­
lität, qualifizierte berufliche Positionen, 
Status, Einkommen, politische Teilhabe, 
nicht um Art oder Intensität und schon 
gar nicht um den jeweiligen Inhalt von 
Gläubigkeit. Gläubigkeit wird erst dann 
zum Fluchtpunkt, zur Ressource in der 
Not, wenn anderweitige aussichtsvolle 
Lebensperspektiven ausscheiden. Dann 
gleitet ein Verteilungskonflikt über in 
einen Identitätskonflikt, der aber im 
Grunde immer noch ein Verteilungs­
konflikt bleibt." 19 

Die Religionen haben in ihrer wechsel­
vollen Geschichte ein beinahe uner­
schöpfliches Reservoir an Metaphern 
und Erzählungen für die Artikulation 
konkreter Leiden entwickelt. Aus der 
Not, flaus der Tiefe" (Ps 130,1) ertönt 
der Ruf nach Gott, nach Rettung und 
Erlösung. In den Erfahrungen äußerster 
Bedrängnis, wenn Menschen bereits 
alles verloren haben, sind Religionen oft 
das Einzige, das man nicht auch noch 

18 Vgl. dazu insbesondere die Arbeiten von D. Senghaas, Wohin driftet die Welt?, Frankfurt 1994; ders., 
(Hg.) Den Frieden denken. Si vis pacem, para pacem, Frankfurt 1995; ders. (Hg.), Frieden machen, 
Frankfurt 1997; ders., Zivilisierung wider Willen (s. Anm. 14). 

19 D. Senghaas, Zivilisierung, 144f. Für den Verlauf eines Konfliktes, so Senghaas, mache es keine 
großen Unterschiede, ob diesseits oder jenseits einer Bruchlinie islamische, christliche, buddhisti­
sche oder hinduistische Orientierungen dominieren. Die Kulturgehalte erscheinen austauschbar: 
"Katholizismus und Protestantismus (Nordirland), Buddhismus und Hinduismus (Sri Lanka) -
die Orientierungen unterscheiden sich zwar; eingebaut in eine Dynamik, die sich im Verlauf des 
Konflikts kulturell auflädt und aus dieser Fixierung kaum noch zu entkommen vermag, wird 
,Kultur' (man könnte ohne weiteres auch ,Religion' hinzufügen; A.H.) auswechselbar. Die Dynamik 
des Konflikts wird nicht durch spezifische Kulturgehalte bestimmt" (143). Vgl. E.-O. Czempiel, Glau­
benskriege? Der Faktor Religion in politischen Auseinandersetzungen, in: K. Hojmeister/L. Bauerochse 
(Hg.), Die Zukunft der Religion. SpurenSicherung an der Schwelle zum 21. Jahrhundert, Würzburg 
1999,169-180. 



70 

wegnehmen kann. Daher darf es nicht 
verwundern, wenn in solchen Situatio­
nen die abgrenzenden, apokalyptischen 
Anteile der Religion aktiviert und be­
tont werden. Not und Unterdrückung, 
Marginalisierung und Ausgrenzung 
sind der beste Nährboden, die Religion 
als Verbündete im Kampf um Identität 
und Anerkennung zu gewinnen. Diese 
ethnopolitischen Rückbezüge auf Reli­
gion sind heute sicherlich am spekta­
kulärsten im Bereich des Islam beob­
achtbar, doch keineswegs darauf be­
schränkt. In wachsendem Ausmaß etab­
lieren sie sich auch im Umkreis hinduis­
tisch, buddhistisch und christlich-ortho­
dox geprägter Gesellschaften. Der heute 
verstärkt beobachtbare Rückbezug auf 
die Quellen der eigenen Religion er­
weist sich als "ein potenzieller Aktivpo­
sten im politischen Machtkampf inner­
halb der betroffenen Gesellschaften" 20. 
Diese politische Instrumentalisierung 
der Religion korreliert in der Regel mit 
einer Erwählungstheologie, die der ei­
genen Identität eine Vorrangstellung 
einräumt und die auf Verständigung 
und Ausgleich zielenden Anteile in den 
Hintergrund drängt.21 Das religiöse Ele­
ment präsentiert sich nicht nur als mit 
der politischen Macht verbündet, son­
dern als geteilte Kraft, in der die pro­
phetische Dimension unerdrückt ist 
und die Differenz über alle fundamen­
tale Einheit hinweg das letzte Wort be­
hält. 

4. Religion als Erinnerung an grund­
legende Differenzierungen 

Diese Verbindung von Religion und Po­
litik, wie wir sie in den sich modernisie-

Halbmayr/Um Gott streiten 

renden Gesellschaften derzeit beobach­
ten können, hat die westliche Moderne 
im Zuge der neuzeitlichen Säkularisie­
rung unwiderruflich aufgelöst.22 Eine 
Rückkehr zu vormodernen Konzepten 
politischer Theologie ist weder möglich 
noch in irgendeiner Form auch wün­
schenswert. Sie ist sogar aus einer fun­
damentalen theologischen Einsicht he­
raus verbaut. 
Die christliche Religion versteht sich 
nicht allein als ein Weg nach draußen 
(Peter Strasser), als eine Kommunikati­
onsform der göttlichen Transzendenz, 
sondern mit der gleichen Bewegung 
auch als eine Gemeinschaft, die Fragen 
offen hält und sich um die grundlegen­
de Differenz zwischen dem transzen­
denten Gott beziehungsweise Göttli­
chen und seinen konkreten Darstel­
lungsformen in unserer Wirklichkeit 
kümmert. Diese Differenz ist konstitu­
tiv für den religiösen Erkenntnisakt, 
lässt sich weder durch den Rückgriff 
auf Offenbarung noch durch die Ver­
kündigung religiöser Gebote übersprin­
gen. Denn mit dem Wort Gott kommt 
unsere Sprache an eine unüberwindli­
che Grenze. Gott als der ganz Andere, 
der uns näher ist als wir uns selbst, lässt 
sich nicht mit unserem Denken, Wün­
schen und Hoffen in seiner Vollgestalt 
erkennen. Auch im innigsten Bemühen 
um Teilhabe und Erkenntnis bleibt er 
der, den niemand je gesehen hat (Joh 
1,18). Unser menschliches Vermögen, all 
unser Reden und Denken über ihn 
bleibt unterhalb dieser unsichtbaren 
Grenze, weshalb Menschsein auch "die 
Unfähigkeit bedeutet, das Transzenden­
te adäquat zu befördern"23. Dennoch 
müssen wir von Gott sprechen, wenn 

20 D. Senghaas, Wohin driftet die Welt? 104. 
21 Vgl. H. LutterbachIJ. Manemann (Hg.), Religion und Terror. Stimmen zum 11. September aus Chris­

tentum, Islam und Judentum, Münster 2002. 
22 Vgl. G. Marramao, Die Säkularisierung der westlichen Welt, Frankfurt 1996. 
23 R. Schreiter, Weltethos - eine Illusion?, in: ThPQ 149 (2001), 167-178, 176. 



Halbmayr /Um Gott streiten 

wir ihn verkünden als das Heil der 
Welt, als Schöpfer, der "das, was nicht 
ist, ins Dasein ruft" (Röm 3,17) und 
seine Welt erhält und vollendet. Diese 
unhintergehbare, nicht auflösbare Diffe­
renz zwischen Gott und dem, was wir 
Menschen uns von ihm vorstellen, ist 
die Form der göttlichen Wahrheit selbst, 
die gleichsam zwischen den einzelnen 
Bildern und Perspektiven liegt, in jener 
Leerstelle, in der die Differenzen zwi­
schen den verschiedenen Glaubensfor­
men und Glaubensgestalten diese 
Wahrheit bekennen und manifestieren.24 

Wir können mit dieser Pluralität des 
Gottesverständnisses natürlich hadern 
und sie als Ärgernis empfinden, wir 
können daraus aber auch die Gelassen­
heit gewinnen, die Wahrheit der Offen­
barung Gottes als ein eschatologisches 
Geschehen zu begreifen, das sich auf 
vielerlei Weise zeigt und vermittelt. Da­
mit ist keiner Beliebigkeit das Wort 
geredet, denn das, was wir unter Gott 
verstehen, ist nicht austauschbar, weil 
über deren Wahrheit "keine Glaubens­
gemeinschaft selbst, sondern allein die 
Wirklichkeit Gottes"25 entscheidet. Die­
ser garstig breite Graben zwischen der 
unendlichen Fülle Gottes und dem be­
scheidenen Erkannten ist im religiösen 
Vollzug vielfach nur schwer auszuhal­
ten. Daher rühren der starke Wunsch 
und die hartnäckigen Versuche, auch im 
religiösen Verhältnis Eindeutigkeit her­
zustellen. Die Bibel hat deshalb einige 
Stoppschilder aufgestellt, wenn sie da­
von spricht, dass wir den Schatz des 
Glaubens in "zerbrechlichen Gefäßen" 

71 

tragen (2 Kor 4,7), dass Stückwerk unser 
Erkennen ist, dass wir jetzt, in dieser 
Welt, in einen Spiegel schauen und "nur 
rätselhafte Umrisse" sehen (1 Kor13,12). 
Die vollkommene Erkenntnis ist unter 
den Bedingungen dieser Welt nicht zu 
erreichen, sie bleibt ein eschatologisches 
Ereignis. Die dem Glauben angemesse­
ne Form ist daher die Suchbewegung, 
die auf dem "feste(n) Fundament, das 
Gott gelegt hat" (2 Tim 2,19), sich offen 
und engagiert auf die Prozesse der 
Nachfolge einlässt.26 

Diese grundlegende Differenzierung er­
möglicht es, sich nun der Frage zuzu­
wenden, auf welche Weise die Religio­
nen, insbesondere die eigene, christ­
liche, in den vielfältigen Konflikten ihr 
Friedenspotenzial aktivieren und über­
zeugende Perspektiven der Versöhnung 
und des Dialogs entwickeln können. 

4.1 Das eigene Gewaltpotenzial erkennen 
und bezähmen 

Wenn also Religionen nicht am Ur­
sprung eines Konfliktes stehen, sondern 
religiöse Auseinandersetzungen sich als 
dessen Epiphänomene erweisen, bleibt 
immer noch die Frage offen, warum 
sich das religiöse Vokabular so hervor­
ragend für die Ausformulierung von 
Gewalt, Hass und Krieg eignet? Liegt es 
an der unsäglichen "frommen Raserei, 
den bessren Gott zu haben"?27 Die Ver­
weise auf den (religiösen) Fundamen­
talismus, den Extremismus, oder auf 
eine falsch verstandene Interpretation 
mögen plausibel klingen, in der Sache 

24 Vgl. I. U. Dalferth, "Was Gott ist, bestimme ich!" Theologie im Zeitalter der "Cafeteria-Religion", in: 
Ders., Gedeutete Gegenwart. Zur Wahrnehmung Gottes in den Erfahrungen der Zeit, Tübingen 
1997,10-35; ders., Wirklichkeit Gottes und christlicher Glaube, a.a.O., 99-132. 

25 Dalferth, Was Gott ist, 27. 
26 Das ist d~ auch ekklesiologisch zu entfalten; vgl. dazu etwa: B. Nitsche, Wahrheitsanspruch und 

Gewalt. Uberlegungen zur Rechenschaft des christlichen Glaubens in den Zeiten des Terrors, in: 
ThPQ 150 (2002), 63-72. 

27 So Gotthold Ephraim Lessing, Nathan der Weise (Zweiter Aufzug, Fünfter Auftritt). 



72 

können sie nicht unbedingt überzeu­
gen, weil sie die Ursachen gleichsam 
auslagern, an das Andere, Uneigentli­
che delegieren. M. E. liegen diese jedoch 
im Wesen und Selbstverständnis der 
religiösen Verhältnisse selbst begrün­
det. In allen großen Religionen der Welt 
geht es nicht um Vorläufiges, Äußerli­
ches oder Sekundäres, sondern um das 
Ganze, um das, was dem Leben im 
Letzten Sinn, Halt und Orientierung 
verleiht. Das wird, wie bereits gezeigt, 
in den existenziell äußerst bedrohlichen 
Situationen deutlich, in ganz anderer 
Weise aber auch am gegenüberliegen­
den Ende der Skala, in den seltenen Er­
fahrungen des vollkommenen Glücks. 
In dieser Spannweite ist das ganze reli­
giöse Leben enthalten. 
Wenn Menschen aus einer religiösen 
Motivationslage ihr Leben buchstäblich 
aufs Spiel setzen, Hab und Gut riskie­
ren, weil sie einen unbedingten An­
spruch verspüren, kann dies die Auf­
merksamkeit für die Zwischentöne, für 
die Alternativen jenseits des Entweder­
Oder trüben und zu einer lärmenden 
Eindeutigkeit führen, die auch den 
Tod unzähliger Unschuldiger in Kauf 
nimmt. Der vermeintliche Wille Gottes 
(dessen wir uns ja nur ganz selten sicher 
sein können) schlägt dann um in ein 
sicheres Wissen, das sich nicht mehr um 
hermeneutische Fragen kümmert. Wer 
will denn gegen Gottes klaren und au­
thentisch vernehmbaren Auftrag ernst­
haft etwas einwenden können? Der 
Ägypter Mohamed Atta, der als Terror­
pilot den Boeing-Flug 011 der American 
Airlines in den Nordturm des WTC 
gesteuert hatte, lässt in seinem Testa­
ment, das in seiner am Flughafen zu­
rückgebliebenen Tasche gefunden wur­
de, keinerlei Zweifel daran, dass seine 
bevorstehende Tat gottgemäß sei: "Das 

Halbmayr/Um Gott streiten 

Ende steht bevor, und das Himmelsver­
sprechen ist zum Greifen nahe. Öffne 
dein Herz, heiße den Tod im Namen 
Gottes willkommen. Und das Letzte, 
was zu tun ist, ist stets die Erinnerung 
an Gott, und die letzten Worte sollten 
sein, dass es keinen Gott außer Allah 
gibt und dass Mohammed sein Prophet 
ist. Danach werde ich Gott im Himmel 
antreffen. ( ... ) Gib nicht den Anschein, 
verwirrt zu sein, sondern sei stark und 
glücklich mit geöffnetem Herzen und 
Zuversicht, denn du tust Arbeit, die 
Gott gefällig ist und die er segnet."28 
Diese apokalyptisch aufgeladene Vari­
ante des Gottdenkens will von einer 
Differenz zwischen Gott und Welt 
nichts wissen, sie begreift sich als ver­
längerten, direkten Arm des göttlichen 
Willens. Doch das ist nur die eine mög­
liche Konsequenz. 
Die andere, nicht minder bedeutsame, 
geht den entgegengesetzten Weg. Auch 
sie weiß sich einem unbedingten An­
spruch verpflichtet, doch öffnet sie den 
Blick auf die Differenz Gottes und der 
Welt. Sie greift nicht zur Keule der 
Gewalt, sondern zu ihrem exakten Ge­
genteil, zum Opfer. Diese Tradition der 
Gewaltlosigkeit im Namen der Religion 
ist nie zur dominierenden historischen 
Kraft geworden, missverstanden als 
christlicher Masochismus blieb sie im­
mer im Schatten der ersteren Variante. 
Dennoch ist ihre Quelle nie versiegt, hat 
sie in ihren untergründigen Strömun­
gen unzähligen Menschen Hoffnung 
und Kraft geschenkt. Nach Gen 1-11 
vermag der Mensch die unaufhörliche 
Expansion der Gewaltverhältnisse aus 
sich heraus nicht einzudämmen. Daher 
experimentiert die biblische Überliefe­
rung immer wieder mit der Möglich­
keit, durch die Übernahme der Last von 
innen her, gleichsam im gewaltlosen 

28 Zitiert nach dem Text im Spiegel vom 1. Oktober 2001 (Der Spiegel 40/2001, 36-38), 32f. 



Halbmayr /Um Gott streiten 

Leiden den gordischen Knoten zu 
durchschlagen. Der leidende Gottes­
knecht (Jes 52,13-53,12) unterbricht die 
Logik der Gewalt, indem er sich ihr 
radikal verweigert. Nicht umsonst ist 
das Vierte Gottesknechtslied zur prä­
genden Metapher für Jesu heilsbedeut­
. same Treue zur Botschaft von der gren­
zenlosen Liebe Gottes geworden. Denn 
das Kreuz, das Jesus allein auf sich 
genommen hat, "lässt - bildhaft ausge­
drückt - zu, dass die Gewalt ihre ganze 
Kraft auf Jesus entlädt, bis sie selbst 
ohne Kraft zurückbleibt" 29. Das Opfer 
ist kein Selbstzweck, keine Kapitulation 
vor der eigenen Schwäche, sondern eine 
"Macht, die aus der Ohnmacht kommt", 
der Ausgangspunkt einer heilenden 
Veränderungspraxis.30 Mit der Katego­
rie des Opfers (sacrificium) hat die 
Theologie eine Sprachform geschaffen, 
die auf schonungslose Weise die herr­
schenden Gewaltverhältnisse offen legt, 
sie zugleich unterbricht und transfor­
miert in Erfahrungen der Umkehr und 
Heilung. 

In der zweiten Bedeutung von Opfer 
(victima) reflektiert die Bibel in unzähli­
gen Geschichten schonungslos das Prob­
lem der menschlichen wie göttlichen 
Gewalt. Die Trauer über die Unaus­
weichlichkeit der Gewaltverhältnisse, in 
die Menschen hineingeworfen sind, 
wird selbst in einer ihrer dichtesten Er­
zählungen, der Exodustradition, leben­
dig gehalten und reflektiert. Nach einer 
rabbinischen Auslegung des Exodusge-

73 

schehens wird das Loblied der Engel 
nach dem Durchzug aus dem Roten 
Meer untersagt, jenes des Volkes Israel 
aber erlaubt.3! Israel dankt für seine Ret­
tung, nicht für den Tod der Ägypter. Die 
Engel, würden sie einen Hymnus sin­
gen, priesen das Geschehene von einer 
höheren, gültigeren Perspektive her . 
Das wäre eine Theorie im eigentlichen 
Sinne des Wortes, eine höhere Schau, 
die den Tod der Anderen für die Ret­
tung der Eigenen akzeptierte. Doch soll 
keine Metaebene eingenommen wer­
den, die das als gut beschriebe. Der 
Widerspruch bleibt somit in Gott fest­
gemacht. "Gott selbst ist in der rabbini­
schen Auslegung der Garant gegen die 
Verwechslung der von ihm erschaffe­
nen und erhaltenen Welt mit einer ,hei­
len' Welt. Gottes Trauer über den Unter­
gang der Ägypter, ohne den Israel nicht 
gerettet werden konnte, weist die vor­
findliche Welt als nicht erlöste aus."32 
Obwohl die Bibel die Welt konsequent 
aus der Perspektive der Opfer betrach­
tet, hebt sie dennoch die Teilung der 
Menschheit in Gut und Böse auf, indem 
sie die Logik der Dualität zwischen 
Opfer und Täter unterläuft. Im Täter 
wird die zerstörte Menschlichkeit, seine 
eigene Not entdeckt, ohne sich mit des­
sen destruktiven Anteilen zu identifizie­
ren oder von ihrer unerhörten Abgrün­
digkeit etwas zu nehmen. Der erste 
Mensch, dessen Leben nach dem Para­
dies beginnt, Kain, ist ein Mörder, 
"doch ebenso wichtig ist die Umkeh­
rung: der Mörder bleibt Mensch" 33. 

29 J. Sobrino, Die Erlösung der Gewalt, in: Conc 33 (1997),486-494,493. Auch die Kreuzestheologie hat 
in der Christentumsgeschichte dunkle Seiten entwickelt. Dazu zählen mindestens die Ausprägung 
des Antijudaismus wie eine Apotheose der Schwachheit zum Wert an sich. Sein verdecktes Ressen­
timent verschleiert diese gewalttätige Logik, die dadurch umso mehr durchbricht. 

30 Vgl. dazu H.-J. Sander, nicht verleugnen. Die befremdende Ohnmacht Jesu, Würzburg 2001, bes. 
37-80. Zur Unterscheidung von sacrificium und victima vgl. 47ff. 

31 Vgl. Midrasch Schemot Rabba zu Ex 15,1. 
32 J. Ebach, "Herr, warum handelst du böse an diesem Volk?" Klage vor Gott und Anklage Gottes in der 

Erfahrung des Scheiterns, in: Conc 26 (1990), 430-436, 435. 
33 J. Ebach, Das Erbe der Gewalt. Eine biblische Realität und ihre Wirkungsgeschichte, Gütersloh 1980, 46. 



74 

Somit könnte ein wichtiger, deeskalie­
render Beitrag der Religionen zur Lö­
sung der verschiedenen gewaltsamen 
Konflikte darin liegen, die Logik der 
Gewalt aufzuzeigen und praktische 
Modelle zu entwickeln, wie sie durch­
brochen werden kann. Das wird ihnen 
umso besser gelingen, je mehr sie ihre 
eigene, leidige Gewaltgeschichte nicht 
verleugnen, sondern sich ihr offen stel­
len und lernen, "von den Stärken der 
anderen her die eigenen religiösen 
Schwächen zu betrachten" 34, den Weg 
der Umkehr bei sich selbst zu beginnen. 
Das Schuldbekenntnis des Papstes vom 
ersten Fastensonntag des Heiligen Jah­
res 2000 für "die Gewalt, die einige im 
Dienst der Wahrheit angewandt ha­
ben" 35, ist daher ein erster, verheißungs­
voller Schritt, dem hoffentlich weitere 
mutige folgen, die auch die strukturelle 
Komponente in den Blick nehmen. 

4.2 Dialog der Kulturen und Religionen 

Im postideologischen, globalisierten 
Zeitalter müssen wir uns, darin ist 
Huntington zuzustimmen, zweifellos 
darauf einstellen, dass Fragen der Re­
ligion und Kultur an Bedeutung ge­
winnen werden. Allein durch die wach­
senden Migrationsbewegungen wird es 
in unserem politischen Gemeinwesen 
zwangsläufig zu vermehrten, heftigen 
Auseinandersetzungen kommen über 
die konkrete Grenzziehung zwischen 
der staatlich sanktionierten Religions­
freiheit auf der einen und den unter­
schiedlichen kulturellen Normen und 

Halbmayr/Um Gott streiten 

Verhaltensmustern der neuen Mitbür­
gerinnen auf der anderen Seite. Ob eine 
muslimische Lehrerin im Unterricht ein 
Kopf tuch tragen darf, ob das traditio­
nelle Kreuz im Klassenzimmer die Reli­
gionsfreiheit von mehrheitlich nicht­
christlichen Schülern gefährden könnte, 
ob der Bau einer Moschee an einem 
bestimmten Ort angebracht erscheint, 
für all diese Fragen liegen die richtigen 
Antworten nicht parat. Sie sind jeweils 
nur unter Abwägung aller Argumente, 
unter Beteiligung der Betroffenen und 
meist ad experimentum zu treffen. Für 
diese konkrete Grenzziehung hilft das 
Feststellen von Gemeinsamkeiten im 
Prinzipiellen, wie im Projekt Weltethos 
empfohlen, nicht weiter, sondern nur 
ein offener Austausch darüber, welche 
konkreten Geltungsansprüche in den 
verschiedenen Religionen und kulturel­
len Traditionen jeweils erhoben werden 
und welche Werte und Normen ihnen 
zugrunde liegen. Bei allen Vorzügen 
von Küngs Versuch, die nicht hoch ge­
nug eingeschätzt werden können (er 
bringt die Religionen an einen Tisch, 
bietet eine gemeinsame Sprache an, be­
tont die Wichtigkeit von gemeinsamen 
Äußerungen), bleibt die entscheidende 
Frage unbeantwortet: Was ändert sich 
wirklich am normativen Gehalt der ein­
zelnen sittlichen Weisungen, wenn die­
se auch von anderen Religionen bekräf­
tigt werden?36 Das Tötungsverbot, das 
in jeder sogenannten Weltreligion zum 
festen Bestandteil ihres Ethos gehört, 
wird wohl auch dann nicht befolgt wer­
den, wenn sich alle gemeinsam dazu 

34 H.-J. Sander, Die Wahrheiten des Glaubens und die Macht von Religionen. Dogmatik im Kontext 
eines Konkurrenzproblems, in: SaThZ 6 (2002), 157-162, 162. 

35 Kathpress Nr. 61 v. 13./14. März 2000,4. 
36 Zur Kritik an Küng vgl. insbesondere: G. Neuhaus, Kein Weltfrieden ohne christlichen Absolutheits­

anspruch. Eine religionstheologische Auseinandersetzung mit Hans Küngs "Projekt Weltethos" (QD 
175), Freiburg 1999; R. Spaemann, Weltethos als "Projekt", in: Merkur 50 (1996), 893-904; F. Noichl, 
Das "Projekt Weltethos" aus moraltheologischer Sicht, in: Jahrbuch für Religionswissenschaft und 
Theologie der Religionen 2 (1994), 7-43; R. Schreiter, Weltethos - eine Illusion? (s. Anm. 23). 



Halbmayr/Um Gott streiten 

bekennen. Umstritten ist ja nicht das 
Verbot an sich, sondern die Dimension 
seiner Gültigkeit. Die Konzentration auf 
die Bedeutung der Unterschiede zwingt 
hingegen zur Reflexion auf den eigenen 
Standpunkt, zur Analyse der vorgege­
benen Kontextualität und offenbart die 
innere Pluralität der eigenen Traditions­
zusammenhänge. 
Damit erweist sich Huntingtons These 
vom Kampf der Kulturen als ein ideo­
logisches Versatzstück, das die eigent­
lichen Bruch- und Konfliktlinien ele­
gant verdeckt. Denn diese entstehen 
und verlaufen nach wie vor in erster 
Linie innerhalb der jeweiligen kulturel­
len Sphären, nicht an ihren schwer be­
stimmbaren Außengrenzen. Die These 
vom Kampf der Kulturen setzt voraus, 
dass Zivilisationen, kulturelle Einfluss­
felder und religiöse Identitäten "fest 
umschriebene Grenzen, Handlungsträ­
ger und Hierarchien"37 besitzen und 
von einer relativen Homogentität ge­
prägt sind. Doch die Auffassungen über 
zentrale Fragen des menschlichen Zu­
sammenlebens sind in Gesellschaften 
derselben Kulturkreise ebenso umstrit­
ten und mitunter sogar noch kontrover­
sieller als zwischen den Gesellschaften 
unterschiedlicher Kulturkreise. Der in­
dische Software-Ingenieur hat vielleicht 
mit dem amerikanischen Kollegen weit­
aus mehr Gemeinsamkeiten als mit dem 
Straßenverkäufer von nebenan. Hun­
tingtons These vom Zusammenprall 

75 

und Konflikt der Kulturen ist daher ein 
Alternativkonzept entgegenzusetzen, 
das den entscheidenden Bruchlinien 
Rechnung trägt: Es lautet nicht Aufrüs­
tung und Abschottung (the west against 
the rest), sondern Selbstreflexion und 
Dialog.38 Ein solches Unterfangen wird, 
wenn es vom aufrichtigen Bemühen ge­
tragen ist, sehr schnell zu den entschei­
denden Fragen nach Entwicklung und 
Partizipation, nach ökonomischer Ge­
rechtigkeit und politischer Freiheit vor­
stoßen. In diesem Prozess führt aber 
kein Weg am besseren Kennenlernen 
der anderen Religionen und Kulturen 
vorbei, das ein tieferes Verständnis der 
jeweiligen Gesellschaften ermöglicht, 
Zusammenhänge zu erkennen und die 
eigenen Vorurteile aufzubrechen ver­
mag.39 
Daher liegt eine zentrale Aufgabe der 
Religionen im unermüdlichen Bemü­
hen, diesen Austausch und Dialog auf 
theoretischer und praktischer Ebene zu 
fördern. Das ist natürlich ein riskantes, 
mühsames, auch von vielen Rückschlä­
gen bedrohtes Unternehmen, das viel 
Geduld und Ausdauer erfordert. Diese 
Prozesse der Begegnung, des Austau­
sches bedürfen der ständigen Reflexion 
und Begleitung. Denn die Frage, wie die 
näherrückenden Kulturen und Traditio­
nen einander so begegnen können, dass 
sowohl die lokale Identität gewahrt als 
auch die Öffnung auf den globalen Kon­
text, die notwendige Pluralität gewähr-

37 O. Kallscheuer, Der Einfluss der Religionen aus politikwissenschaftlicher Sicht. Realität - Chancen -
Gefahren, in: H. Schrnidinger (Hg.), Religiosität am Ende der Modeme. Krise oder Aufbruch?, Inns­
bruck 1999, 124-162, 151. Für Kallscheuer ist dies einer der Hauptkritikpunkte an Huntington. 

38 Vgl. H. Müller, Das Zusammenleben der Kulturen. Ein Gegenentwurf zu Huntington, Frankfurt 
1998. 

39 In Bezug auf den Islam könnte das etwa heißen, sich nicht allein auf den Fundamentalismus (den es 
natürlich gibt) zu konzentrieren, sondern die Aufmerksamkeit auch auf die vielfältigen Bewegun­
gen zu lenken, die in den islamischen Ländern selbst bestehen und von westlichen Gesellschaften 
weder ausreichend wahrgenommen noch ansatzweise unterstützt werden. Viele islamische Gesell­
schaften erweisen sich auf den zweiten Blick als in sich selbst hoch differenziert und lebendig, mit 
einflussreichen Gruppen, die sich um eine aufgeklärte Religiosität, um die Entwicklung von Demo­
kratie und Menschenrechte bemühen, aber durch die autoritären Regime praktisch keine Artikula­
tionsmöglichkeit besitzen. 



76 

leistet ist,40 kann die herrschende öko­
nomische Globalisierung nicht leisten. 
Ihre Fähigkeit "beschränkt sich darauf, 
grenzüberschreitende Kapitaltransak­
tionen durchzuführen, Gruppen und 
Völker aber beim Aufeinanderprallen 
sich selbst zu überlassen." 41 Die Religio­
nen können hier ihr Potenzial entspre­
chend einbringen, weil sie in aller Regel 
in den verschiedenen Welten beheima­
tet sind; sie kennen das Regionale, ver­
lieren aber auch das Universale nicht 
aus den Augen, sie "verfügen über Res­
sourcen und Zukunftsbilder für eine 
allumfassende Einheit der Menschen"42, 
ohne ihre Verwurzelung in einem spezi­
fischen sozio-kulturellen Umfeld aufzu­
geben. 

4.3 Von der Toleranz zur Akzeptanz 

All das wird jedoch nur dann die Aus­
sicht auf Erfolg öffnen, wenn in den 
unübersichtlichen Verirrungen moder­
ner Konfliktlagen wieder eine Kategorie 
ihre Rehabilitierung beziehungsweise 
ihre Neuinterpretation erfährt, die von 
mehreren Seiten unter Druck geraten 
ist: die Toleranz. An sie wird vermehrt 
die Frage herangetragen, ob in ihr nicht 
implizit Superioritätsansprüche trans­
portiert, eine Beziehung des Ungleich­
gewichts festgeschrieben werde, in der 
die Tolerierenden die Überlegenen und 
die tolerierten Individuen oder Grup­
pen die Unterlegenen sind. Jederzeit 

Halbmayr/Um Gott streiten 

könne aus der Position der Großzügig­
keit heraus auf Enthaltung verzichtet, 
die Duldung zurückgenommen wer­
den. Gefordert sei jedoch ein Toleranz­
verständnis, das dieses hierarchische 
Beziehungsverhältnis überwinde und 
eine Begegnung auf gleicher Ebene er­
mögliche, was mit dem Begriff Akzep­
tanz am besten ausgedrückt werde.43 

Diese vor allem in der Aufklärung in­
tensiv diskutierte Forderung sieht in 
der Toleranz "eigentlich nur eine vor­
übergehende Gesinnung", die letztlich 
zur Anerkennung führen müsse, denn: 
"Duldung heißt beleidigen".44 
Toleranz bedeutet nach einer schönen 
Formulierung von Michael Walzer die 
"Zivilisierung der Differenz" 45 und gibt 
damit den zentralen Punkt des klassi­
schen wie des modemen Toleranzden­
kens wieder: Es zielt nicht auf Har­
monie oder Einheit, sondern auf die 
Achtung der Vielheit und auf die Frage 
nach einem friedlichen Zusammenleben 
trotz divergierender Überzeugungen, 
Haltungen und Wertorientierungen.46 

Man kann aus verschiedenen Motiven 
eine tolerante Haltung einnehmen. Ein 
wesentliches, der religiösen Problem­
lage des 16. und 17. Jahrhunderts ent­
sprungenes Motiv empfiehlt Toleranz 
aus pragmatischen Gründen, um des 
lieben Friedens willen, ohne j.edoch auf 
den erkenntnistheoretischen Uberlegen­
heitsanspruch der eigenen Position zu 
verzichten. Eine weitere Haltung rührt 

.., Vgl. C. Sedmak, Lokale Theologie und globale Kirche. Eine erkenntnistheoretische Grundlegung in 
praktischer Absicht, Freiburg 2000. 

" F. Wilfred, Religionen im Angesicht der Globalisierung, in: Concilium 37 (2001), 559-566, 564. 
42 Wilfred, Religionen, 564. 
43 Im Englischen wird zwischen tolerance (im Sinne von Tugend beziehungsweise Haltung) und 

toleration (bezogen auf die konkrete Handlung) unterschieden (vgl. D. Heyd [ed.], Toleration. An 
elusive Virtue, Princeton 1996). Heyd spricht von einem notwendigen Wahrnehmungswechsel, 
(perceptuaI shift), der die Aufmerksamkeit nicht mehr auf die zu tolerierende Tat, sondern auf die 
Würde des Menschen, der diese Tat ausführt, richtet (11-17). 

44 J. W. v. Goethe, Maximen und Re~exionen (dtv-Gesamtausgabe 21), München 1963, 103. 
4S So der Untertitel in: M. Walzer, Uber Toleranz. Von der Zivilisierung der Differenz, Hamburg 1998. 
46 V gl. dazu: H. Schmidinger, Toleranz. Geschichte einer europäischen Idee in Quellen, Darmstadt 2002. 



Halbmayr/Um Gott streiten 

aus einer Gleichgültigkeit oder aus ei­
nem ethischen Stoizismus, der die Rech­
te anderer aus prinzipiellen Überlegun­
gen respektiert, ohne sich näher damit 
auseinanderzusetzen. Doch die Haltung 
der Toleranz kann auch getragen sein 
von einer unbändigen Neugierde bezie­
hungsweise Offenheit, den Anderen, 
Fremden kennenzulernen, dem Neuen 
zu begegnen und so die Differenz als 
Voraussetzung für die persönliche Ent­
faltung wie als wünschenswerter Aus­
druck von Weite und Vielfalt der Schöp­
fung begreifen. Alle Formen der To­
leranz leben von der grundsätzlichen 
Bereitschaft zum eigenen Verzicht zu­
gunsten anderer, vom Bemühen, Ent­
scheidungen des anderen zu akzeptie­
ren, obwohl man sie für problematisch 
oder falsch hält. In diesem Sinne ist die 
Toleranz ein unverzichtbarer Wert im 
Zusammenleben der Menschen, ohne 
den sich keine Gesellschaft, keine Kul­
tur gedeihlich entwickeln kann. 
Doch in der Forderung nach Toleranz 
können sich auch "Indizien für Ver­
schleierungstaktiken des Verzichts auf 
Politik beziehungsweise für deren Ohn­
macht"47 zeigen, so dass eine Hand­
lungsalternative umso attraktiver er­
scheint, je mehr an Klarheit sie ver­
spricht: die Gewalt. Sie kann, mit ent­
sprechender Legitimation ausgestattet, 
Konflikte entscheiden, ohne sich auf 
die Suche nach Argumenten und Kom­
promissen begeben zu müssen. Ein 
bestimmtes Verständnis von Toleranz 
kann daher die Gefahr erhöhen, die 
Lebendigkeit des Lebens zu reduzie­
ren, Gewaltverhältnisse zu prolongieren 

77 

oder neu zu erzeugen, weil sie Konflik­
ten aus dem Weg geht, wo es notwendig 
wäre, in sie hineinzugehen. Daher muss 
mit der Toleranz auch der feste Wille 
verknüpft sein, Konflikten nicht auszu­
weichen, sondern, wo es geboten ist, 
sich ihnen zu stellen und ihre produkti­
ve Funktion zu begreifen. Das impli­
ziert eine gewisse Öffentlichkeit und 
klare Standpunkte beziehungsweise 
Prinzipien, weil Toleranz nicht unend­
lich strapazierbar ist, sondern fester 
Grenzen bedarf, um sie nicht selbst aus­
zuhöhlen. Die äußerste Grenze des To­
leranzanspruchs liegt "dort, wo Men­
schenrechte durch andere verletzt wer­
den"48. Da ist dann nicht mehr Toleranz, 
sondern Widerspruch geboten. Doch 
diesseits dieser unverrückbaren Linie 
gibt es eine große Bandbreite, die unter­
schiedlichen Interessenslagen zu ver­
mitteln und Modelle gelungener Ko­
existenz zu entwickeln. So liegt in 
unseren globalisierten, multikulturellen 
Gesellschaften gegenwärtig wohl eine 
der großen Herausforderungen in der 
Suche nach einem akzeptablen Gleich­
gewicht zwischen den legitimen Be­
dürfnissen des Einzelnen und den so­
zialen Erfordernissen der Gesellschaft. 
Die zunehmende Isolierung der Indivi­
duen und das Abdrängen von religiö­
sen, kulturellen und sozialen Minder­
heiten in den Raum des Privaten auf der 
einen, sowie der Rückzug und die Aus­
höhlung der staatlichen Verantwortung 
auf der anderen Seite unterminieren 
den notwendigen sozialen Zusammen­
halt, ohne den jede Forderung nach 
Toleranz Makulatur bleibt. Die Religio-

47 W. HeitmeyerlR. Dal/ase (Hg.), Bedrängte Toleranz. Ethnisch-kulturelle Konflikte, religiöse Differen­
zen und die Gefahren politisierter Gewalt, Frankfurt 1996, 26. Zum Problem der "repressiven Tole­
ranz" als verdecktes Interesse an der Stabilisierung herrschender (Unterdrückungs)Verhältnisse vgl. 
H. Marcuse, Repressive Toleranz, in: R. P. WalfflB. Maare/H. Marcuse, Kritik der reinen Toleranz, 
Frankfurt 1966, 91-128 . 

... D. Witschen, Toleranz als Menschen-Tugend. Zu einem Grundelement eines Menschenrechtsethos, 
in: TThZ 110 (2001) 133-144, 144. 



78 

nen können durch die Kraft ihrer Bot­
schaften, durch das Eingedenken ihrer 
eigenen, schuldhaften Intoleranzge­
schichte und durch ihre oftmals exzel­
lente Infrastruktur diese Einübung in 
den schwierigen und immer neuen Pro­
zess des Ausgleichens und Suchens ent­
scheidend mitgestalten und prägen, 
vielleicht sogar darin vorangehen. Denn 
Menschen, die sich in Gruppen und 
Bewegungen engagieren, sind nicht nur 
selbstsicherer und zuversichtlicher, sie 
sind auch toleranter und besser vorbe­
reitet, die wachsenden Herausforderun­
gen des globalisierten Zeitalters anzu-

Halbmayr/Um Gott streiten 

nehmen. Das große, hehre Ziel der Tole­
ranz in die kleinen Münzen des Alltags 
zu wechseln, verbunden mit einer per­
manenten Suche nach Ausgleich und 
Gerechtigkeit, bleibt nicht nur eine täg­
lich einzulösende Aufgabe aller Kultu­
ren, Gesellschaften und der Religionen, 
sondern auch jedes einzelnen. Das ist 
natürlich der anstrengendere, offenere 
Weg als der, der aus dem selbstsicheren 
Besitz der Wahrheit resultiert oder sich 
nur um das Eigene kümmert. Doch zu 
dieser anstrengenden Form gibt es in 
Wirklichkeit keine Alternative, wo im­
mer wir auch leben. 




